# IIII ASTRAI

«SATYAT NASTI PARO DHARMAH»

QUINCENARIO TEOSOFICO

NO HAI RELIJION MAS ELEVADA QUE LA VERDAD

### AñoXVIII

#### Num. 601 Casablanca, 2.ª quincena de Stbre. de 1910

### Algunas consideraciones sobre la cuarta dimensión

II

unidad de cuarto orden. Tratemos pacio de tres dimensiones. Esta macon sus reflejos de echar una mirada sobre algo del mundo percibido según las cuatro dimensiones.

manera como son jeneradas nuestras materia. diversas unidades. Cuando una recta puntos de la recta a formarlo i no que las nociones de distancia serían

De la misma manera en el movimanera algo curiosa.

plo) mirando una figura de dos di- punto a. Su admiración sería igual mensiones. El mismo resultado per- a la de uno de nosotros, si repentisiste cuando llegamos a la cuarta di- namente viera aparecer un sér que mensión. Un ser de ese grado mi- supiese con seguridad estaba al otro rando los objetos que nos rodean lado del nuiverso. (que son de 3.ª dimensión) verá evidentemente todos los puntos i podrá mo un sé o un objeto de cuatro dialcanzarlos individualmente. Una fa. mensione podría aparecer a la vista cultad tal puede parecernos parado de un ser de tres dimensiones. Es jal. Pero sin embargo, matemática mui fácil contestar a esta pregunta mente hablando, es verdedera. En por analojía al mundo de dos dimenrealidad, esta facultad no es más es siones. Cuando un objeto de dos diun sér de dos dimensiones que pu- ese objeto sino la parte que afirma diera raciocinar, encontraría una tal directamente sobre ese plano. Así facultad realmente maravillosa. Cier- los volúmenes aparecerán como sutaja sobre un sér de una dimensión. ciones. Por el mismo raciocinio podimensión tendría un concepto del cuatro dimensiones nos aparecerán mundo completamente diferente del como volúmenes. Por ejemplo, el binuestro. Para él, los objetos no ten- cuadro nos aparecerá como un cubo. drían ni esterior ni interior. Todos Un sér de cuatro dimensiones nos los átomos le aparecerían, hasta cier- aparecerá como un sér de tres dito punto, como dispuestos sobre un mensiones. Pero entonces ¿por qué

de un sér de cuatro dimensiones.

Como corolario de esta propiedad, dimensiones. un sér tal podría mui fácilmente salir de una pieza completamente ce- do de dos dimensiones, mi ejemplo rrada. Le sería eso tan fácil como era puramente abstracto. En reali-

dos dimensiones viviendo en un pla- tendría espesor) i no sería suscepti-

de él sería un obstáculo análogo a sado ninguna pared.

Podríamos imajinar una infinidad de jugadas tan maravillosas como esa. Por ejemplo, nada sería más fácil para un sér de cuatro dimensiones que hacer desaparecer un objeto cualquiera i hacerlo reaparecer a voluntad. Conseguiría eso con sólo mover el objeto en la cuarta dimensión, i cuando quisiera hacerlo rea-Estamos ya en posesión de una parecer, lo volvería a traer a un esnera de ver esplicaría una cantidad de fenómenos que conocen bien los que acostumbran a asistir a las se-Ahí operaremos otra vez por ana- siones espiritistas, por ejemplo, el de las materializaciones o también Estudiemos más atentamente la los aportes de objetos al través de la

Nada sería más fácil que producir se mueve en un plano para formar semejantes fenómenos, para un sér un cuadro, contribuyen todos los de cuatro dimensiones. Es fácil ver unicamente los puntos que limitan completamente diferentes en un mundo de cuatro dimensiones.

Para demostrar esto volvamos al miento del cuadro para formar el mundo de dos dimensiones. Suponcubo, todos los puntos del cuadro gamos por ejemplo un sér de dos contribuirán a formar el cubo. Evi. dimensiones viviendo sobre un pladentemente la misma cosa se repeti- no, que sea una hoja de papel. Si ese rá con el cubo eujendrando el bi- sér anduviera la distancia que sepacuadro. Esto puede esplicarse de una ra el punto a del punto b, él la mediría según el tiempo que necesitase Supongamos a un sér de dos di- para andarla. Supongamos ahora mensiones, mirando una figura de que un sér de tres dimensiones touna dimensión, una recta por ejem- mara esa hoja i la enrescara de maplo. Naturalmente, el verá todos los nera que el punto a quedara vecino puntos de la reta i podrá alcanzarlos al punto b i siempre en su plano. Juzgue Ud. de la admiración del sér Igualmente sucede en un sér de de dos dimensiones al encontrarse tres dimensiones (nosotros, por ejem. repentinamente en presencia de l

Algunes podrán preguntarse cótraordinaria que la que poseemos de mensiones está afirmado sobre un poder ver todos los puntos de un plano, un sér de dos dimensiones vicuadro, por ejemplo. I sin embargo, viendo sobre ese plano no conoce de to es que él gozaría de la misma ven- perficies en un mundo de dos direc-Un sér conociendo i usando la cuarta demos deducir que los objetos de no seríamos nosotros mismos esos Percibicía pues simultáneamente seres de 4 dimensiones percibidos todos los lados así como el interior. en jeneral por nuestra conciencia Recuérdese que la cuarta dimensión | bajo sólo tres dimensiones? Para eses perpendicular a la vez a las tres to bastaria suponer que nuestro podimensiones conocidas. Nuestras pa- der de percibir según la 4ª dimenredes, aun las más espesas, serían sión sea mui débil en nuestro estado completamente permeables a la vista de evolución actual con relación a nuestro poder de percibir bajo tres

Cuando hablé más arriba del munpara nosotros el salir de un cuadro dad, un sér no teniendo con rigor trazado con tiza alrededor nuestro. sino dos dimensiones no sería per-Volvamos al ejemplo del sér de ceptible para vosotros (porque no ble de ser movido según una tercera Para él, una recta trazada delante dimensión como lo he supuesto. En realidad, cuando se trata de seres de una pared sólida para nosotros. I si dos dimensiones se entiende que se trazáramos una línea cerrada alrede. habla de seres cuyo poder de percepdor suyo, estaría completamente pri. ción según dimensiones superiores sionero. Supongamos ahora que un a la segunda es casi nulo. Ciertos sér de tres dimensiones tome a ese microbios del orden del micron nos sér i que levantándolo del plano en darían quizás una idea vaga de seque mora lo deposite fuera de la fi. res de dos dimensiones. Si la hipótegura en que está prisionero. La cosa sis que somos seres de cuatro disería tan maravillosa para él, como mensiones tiene fundamento, es polo sería para nosotros, si estando en- sible que algunos hombres hayan za obrando según esa cuarta direc. larga línea de linaje, i mui a me- dentro de la conciencia de ellos, i cerrados en una pieza completamen. desarrollado un poco más que los ción. Debemos forzosamente admi- nudo puede escojerse un padre par- en casos raros, cuando un Ego deste cerrada, fuéramos sacados repen. demás ese poder de percepción i por tir que los átomos últimos existen, ticular, no porque sea él o tenga arrollado está aún en una edad tinamente afuera sin haber atrave. {consiguiente que tengan conocimien-} no solamente según las tres dimen-} algo en sí mismo, sino por alguna temprana para principiar a tomar

Esto vendría especialmente en apoyo a las afirmaciones teosóficas que aseguran la existencia de planos superiores al nuestro, i de estados de conciencia adecuados a esos planos nuevos. De la misma manera hai cantidades de fenómenos estranos de sonambulismo que se acuerdan perfectamente con nuestra hipótesis. Pero dejemos a un lado ese punto tan interesante i tratemos de ver si no encontramos algo en el mundo físico común, que nos permita apreciar aunque sea groseramente esa cuarta dimensión. Podría suceder, por ejemplo, que existieran centros de atracción i de repulsión según esa cuarta dimensión i que tu vieran una cierta repercusión en el mundo físico común. Para hacerlo más comprensible volvamos al ejemplo del plano o mundo de dos di mensiones. Si se desparrama un líquido cualquiera sobre ese plano, éste vendría a ocupar toda la superficie. Para los seres vivos en ese plano ese líquido vendría a hacer el mismo papel que un gas para nosotros, tal como nuestra atmósfera. A medida que ese líquido se estendiera sobre el plano, el espesor de la capa de agua iría disminuyendo cada vez más. Desde que esos seres no son conscientes de la tercera dimensión, no serían de ninguna manera conscientes tampoco del espesor del agua. Ese líquido les aparecería como algo con tendencia a dilatarse en todos sentidos (largo i ancho), exactamente como un gas nos aparece a nosotros, seres de tres dimensiones. Sin embargo, esos seres tendrían un medio de medir el espesor relativo de esa agua según la tercera dimensión. Efectivamente, esa agua ejerce una presión en el plano que la soporta, que está en proporción directa con

el espesor de la capa de agua. El mismo raciocinio es aplicable todavía cuando nosotros, seres de tres dimensiones, queremos darnos cuenta del espesor relativo de un cuerpo según la cuarta dimensión. Este espesor relativo naturalmente nos será procurado por la densidad de ese cuerpo. Por ejemplo diría que fuerzas para desarrollar lo más el espesor del hidrójeno según la cuarta dimensión, es más pequeño del bien que ha traído latentes de que el del nitrójeno; que de la misma manera el del aluminio es más iérmenes del mal se les permitirá pequeño que el del fierro, etc. Colo- dormitar. Si se hace así, este últicándose bajo ese punto de vista, se mo se atrofiará gradualmente i puede admitir la hipótesis que las morirá, i el Ego desarrollará, dentro mitidos por ese padre a su prole. diferencias químicas entre los elementos son debidas únicamente a un espesor variable según la cuarta di-

No habría, según eso, diferencia esencial entre los diversos elementos químicos. Estos no serían sino combinaciones diversas de los átomos últimos del plano físico.

Este resultado está bien conforme con las enseñanzas teosóficas.

Para concluír este corto estudio de { la cuarta dimensión, queda discurrir si existirá un cuarto estado de materia correspondiente a esta cuarta dimensión del espacio. Es decir, ¿persistirá un objeto físico, como físico, cuando se trasporte según la cuarta dimensión?

Para contestar a esta pregunta debemos recordar lo dicho anteriormente.

Para nuestra conciencia física, las variaciones de tamaño de un objeto según la cuarta dimensión se traducen en variaciones de densidad de } ese objeto. Para remover un objeto según la cuarta dimensión, se necesita evidentemente:

1.º Que este objeto tenga por sí mismo un cierto espesor según esa cuarta dimensión, i:

2.º Que se disponga de una fuer-

gún todas las otras.

mos sufrirá una modificación interna, i si esta fuerza es suficientemente grande, el objeto físico desaparecerá repentinamente, por lo menos para los medios de percepción de una conciencia física ordinaria.

Al punto de vista de esta concien. cia, esta trasformación podría inter-el caso que se llama reversión a pretarse diciendo que la densidad un tipo remoto. del objeto físico ha disminuído más i más al pasar por todas las interme \ hai tres fuerzas principales en acdiarias, hasta más allá de los límites ción: 1.º, la influencia del Ego que de percepción.

to ha pasado al plano astral.

LAVEZZARI

(Traducido de la Revue Generale des Sciences Psychiques )

### La vuelta al nacimiento

(Continuación)

El aura del pequeñuelo es com-parativamente incolora, i es sólo cuando las cualidades se desarrolan que los colores principian a vehículo astral, el material que ha hombre. Cada uno de estos Devaque permitió obrar a través de él todo este material en construír para do en la tierra pasa jamás desaperenteramente solo, la acción automática del átomo permanente tendería a producirle, de los materiales dados, un cuerpo astral precisamente similar a aquel que tenía en su última vida; pero no hai razón alguna por qué todos esos materia- este necesita un cuerpo que encierre es sabiamente tratado i razonablemente dirijido, tendrá mayores su vida anterior, mientras a los de si mismo, las virtudes opuestas. i entonces estará libre para todas sus vidas futuras de las malas cualidades que esos jérmenes indicaayudarle en la realización de este como por el estímulo que ellos le te a él, i sobre todo por la canti-

Debe recordarse que mientras los vehículos superiores, los cuerpos hombre en su presente estado de evolución (tanto como puede espresarse en la materia de los planos respectivos) el cuerpo físico es pero tiene entera libertad con respuestos sobre él, desde fuera, i es materia. por lo tanto, el vehículo preeminente de karma. La fuerza evolu- nosotros en el presente estado, comcionaria viene a obrar en la selec- prender el trabajo de una conciencia ción de sus materiales, pero aun en tan poderosa como la de un Devaesto está, en cada caso, limitada i raja, de modo que sólo podemos encerrada por el karma del pasado. referir el hecho, sin pretender es-Los padres han sido escojidos por- plicarlo, de que haciendo el elemenque ellos son a propósito para dar tal su trabajo de ninguna manera nn cuerpo tal como conviene para parece estar enteramente separado el desarrollo del Ego que se les de las mentes que lo proyectan. De confía, pero con cada par de padres un modo inesplicable para nosotros. existen innumerables posibilidades. el elemental permanece, sin embar-Cada uno de ellos representa una go, hasta cierto punto modificado

inusitado en alguno de sus antepa-En esas hipótesis podemos prever sados—porque posee un poder que lo que sucederá cuando una fuerza, no ha usado, aunque está latente que tenga su foco según la cuarta en su cuerpo físico a causa de que dimensión, sea aplicada a un objeto na descendido físicamente de ese físico. Cada uno de los átomos últi- antepasado. En ese padre i en muchas jeneraciones precedentes, la facultad de espresar esa cualidad puede haber estado dormida enteramente, sin efecto esterior, pero cuando entra en la familia un Ego que posee la cualidad, la facultad de espresarla, pasa del estado latente al activo i tenemos, entonces,

En la formación del cuerpo físico

intenta tomar la nueva forma; 2.º Un teosofista diría que este obje el trabajo de la construcción elemental formada por los Señores de Karma; i 3.°, el pensamiento de la madre. Supongamos, ahora, que un cuerpo etérico está próximo a ser formado por un Ego en el proceso de su descenso a la reencarnación. Es en sí mismo un Ego de cierto tipo, i estas características suyas están impresas en su átomo físico permanente, i éste, a su turno, determina cuáles de las divisiones perpendiculares de materia etérica entrarán en la composición de ese cuerpo etérico i en qué proporción se usarán. Esta cualidad de él, sin embargo, no determina cuáles de las subdivisiones horizontales se emplearán i en qué proporción; esa materia está en manos de los cuatro mostrarse. Este es el material que Devarajas, i se determinará de se le da para que de él forme su acuerdo con el karma pasado del ganado por los deseos i emociones rajâs tiene una vasta hueste de que permitió obrar a través de él ayudantes bajo su mando, así que en su vida anterior, pero por ningún medio se le compele a utilizar a cada momento se están sucediensí el nuevo vehículo. Si se le dejase cibido. Los Devarajas hacen una forma de pensamiento, la construcción elemental mencionada arriba, que se le encarga esclusivamente de la producción del cuerpo físico más conveniente que pueda obtenerse para el hombre. Para su evolución, ciertas posibilidades, i para este fin puede nacer de un padre que posea en sí mismo estas posibilidades i, por lo tanto, pueda directamente perfectamente todos los jérmenes concedérselas, o puede nacer de un padre cuyos antecesores, de una u otra manera, poseyesen estas posibilidades, de modo que los jérmenes aun no despiertos que puedan responder a ellas, puedan ser tras-

Recuérdese que este elemental, al que se ha encargado del desarrollo del cuerpo físico, es la forma de pensamiento unida de los cuatro ban. Los padres i maestros pueden Devarajas, i que su primordial ocupación es construir el molde etérico deseable fin, no tanto por algunos en el cual las partículas físicas del hechos definidos que le enseñen, nuevo cuerpo van a ser vaciadas. Al construír este nuevo cuerpo etéden, por un tratamiento racional i rico tiene cuatro variedades de mabondadoso adaptado uniformemen- teria etérica que puede usar (aquellas cuatro sobre las cuales sus creadad de afecto que se le prodigue. dores respectivamente presiden), i el tipo del cuerpo etérico producido depende de la proporción en que se mental i astral, son espresiones del emplean estos constituyentes. Recuérdese que el elemental no tiene poder para escojer, con respecto a las subdivisiones perpendiculares, un vehículo o una limitación im pecto a las clases horizontales de

Es completamente imposible para to de un mundo enteramente nuevo. siones conocidas, sino también se- cualidad que apareció en un grado posesión activa de su cuerpo, pare-

## Luz Astral

cería que él puede entrar en contacto directo con ellos i atraer hacia si, con su consentimiento, más karma que el que orijinalmente le habían prorrateado. Aquel que pueda hacer esto mientras el elemental esté aun en su trabajo, puede también retener durante su vida posterior este contacto con las deidades kármicas, i por lo tanto, su poder para apelar a ellas para ulteriores modificaciones. Como hasta aquí hemos visto, sin embargo, esta posible modificación puede efectuarse solamente en el sentido de incrementar el karma que debe agotarse i no para disminuírlo. El despertar de la conciencia que capacita a un Ego para entrar así en contacto con los Devarajas i cooperar conscientemente con ellos, tanto como su obra con él les concierne, puede, naturalmente, comenzar en cualquier tiempo, así que un Ego que no estaba en contacto con ellos durante el trabajo del elemental que construyó su euerpo físico puede aun, por estupendos esfuerzos en la línea de su propio desarrollo i utilidad, atraer su atención después en la vida i evocar de ellos una respuesta definida.

Recuérdese que el jermen que va a desarrollarse dentro del cuerpo físico del hombre, tiene en sí mismo dos constituyentes, con dos series de potencialidades. (Naturalmente, el estudiante debe cuidar de no confundir este jermen físico que viene de los padres con el átomo físico permanente que trae consigo el Ego.) Es esencialmente un huevo, que tiene en sí mismo todas las posibilidades del linaje materno, pero que ha sido penetrado por un espermatozoide que trae consigo todas las potencialidades de la prosapia paterna. Ahora bien; estas dos series de posibilidades son mui grandes, como puede verse fácilmente si reflecsionamos sobre el número de antepasados que cualquiera de nosotros debe haber tenido mil años atrás, por ejemplo. Pero, aunque es grande el número, tiene sus limitaciones. Tomemos, por ejemplo, el caso de uno de nuestros jardineros, aquí en Adyar
—un hombre de la clase llamada cooli. Retrocediendo unos mil años los antepasados del hombre pueden contarse por millones, sin embargo, todos estos millones pueden haber sido de la clase coolí. Ellos deben haber incluído todas las variedades posibles del coolí, buenos i malos, intelijentes i estúpidos, bondadosos i crueles, pero todos ellos fueron coolíes, i por tanto tenían todos las limitaciones del cerebro i las cualidades pertenecientes a esa clase.

(Concluirá)

### Centros de Fuerza i Serpiente de Fuego

(Véase el núm anterior)

LA SERPIENTE DE FUEGO

Como lo sabemos, esta Serpiente de Fuego (llamada Kundalini en sanscrito) es la manifestación en el plano físico de una de las grandes fuerzas del mundo, uno de los poderes del Logos. Vosotros sabéis que lo que nombramos electricidad es una manifestación de una de sus fuerzas, i que esa fuerza puede tomar varias formas, como calor, luz i moción. Otra de sus fuerzas es la vitalidad-lo que a veces es llamado Prana,-pero ésta no puede intercambiarse con ninguna de esas otras formas que acabamos de mencionar. Podremos decir entonces que vitalidad i electricidad son como los dos estremos inferiores de dos de sus corrientes de fuerzas.

Esta Serpiente de Fuego podrá tomarse como la estremidad más baja de otras de Sus corrientes, la manifestación en el plano físico de otros de los numerosos aspectos de Su poder. Existe, como la vitalidad, en todos los planos de los cuales conocemos algo; pero es su espresión en la materia etérica con la que tenemos que hacer. No se puede trasformar ni en vitalidad ni en electricidad, i parece no ser afectada por cualquiera de éstas. He visto como un millón

i cuarto de volts de electricidad aplicados a un cuerpo humano, de manera que cuando el hombre estiraba el brazo hacia la pared, inmensas llamas salían de sus dedos, sin que sintiera nada anormal ni fuera quemado en lo menor, escepto si accidentalmente tocaba un objeto esterno; pero aun ese enorme desarrollo de poder no tuvo ningún efecto sobre la Serpiente de Fuego. En La Voz del Silencio esta fuerza es llamada el «Flamíjero Poder» i la «Madre del Mundo». Hai mucha razón para darle todos esos nombres estraños, porque en realidad es como un líquido de fuego cuando se lanza por el cuerpo, i el camino al través del cual debe pasar lo seguirá en forma de espiral como las roscas de una serpiente. Se le da el nombre de Madre del Mundo porque nuestros diversos vehículos deben ser vivificades por ella para que los mundos superiores se abran a nosotros sucesivamente.

En el cuerpo del hombre su alojamiento está, como hemos dicho, en la base del espinazo, i para la persona común permanece ahí sin despertar, quedando ni sospechada su presencia durante toda la vida; i realmente es mucho mejor desear que quede durmiendo así, hasta que el hombre se haya desarrollada moralmente i su voluntad sea lo suficiente fuerte para gobernarlo i sus pensamientos bastante puros para permitirle hacer frente al despertar sin perjuicio para él. Nadie debe hacer esperimentos con él, sin instrucciones definitivas de un instructor que entienda perfectamente el asunto, porque los peligros que se corren son reales i terriblemente serios. Algunos de ellos son puramente físicos. Sus movimientos, si no son dirijidos debidamente, producen dolores intensos, pueden desgarrar rápidamente los tejidos i aun destruír la vida física. Este, sin embargo, es el menor de los perjuicios que es capaz de producir, porque puede hacer danos permanentes a vehículos superiores al físico.

Uno de los efectos más comunes de despertarlo prematuramente es que se lanza abajo al interior del cuerpo en lugar de seguir para arriba, excitando así las pasiones menos deseables; las excita e intensifica sus efectos a tal grado que se hace absolutamente imposible para el hombre el resistirlas, porque se ha puesto en movimiento una fuerza contra cuyos ataques se encuentra tan indefenso como un nadador ante las mandibulas de un tiburón. Esos se vuelven sátiros, monstruos de depravación, porque están en las garras de una fuerza que está fuera de proporción con el poder común de resistencia humana. Podrán ganar algunos poderes supernormales, pero éstos serían de calidad que los traerían en conexión con un orden de evolución tan bajo que la humanidad no debe tener comercio con ella, i para librarse de su esclavitud necesitará más de una encarnación. Hai una escuela de majia negra que usa de propósito este poder de esa manera para que, por su medio, pueda vivificar esos centros bajos de fuerza, que nunca son usados por los que siguen la Buena Lei.

Además del mayor de sus peligros, su desarrollo prematuro tiene muchas otras desagradables posibilidades. Intensifica cada cosa en la naturaleza humana i favorece las cualidades bajas i daninas con preferencia a las buenas. En el cuerpo mental, por ejemplo, la ambición es más prontamente desarrollada i luego se infla a un grado inusitado. Podría traer una gramintensificación del poder del intelecto, pero al mismo tiempo traería un orgullo satánico anormal, a un punto inconcebible en el hombre común. No es cuerdo en un hombre el creer que está preparado para luchar con cualquier fuerza que pueda formarse en su cuerpo; esta no es una fuerza común, es algo irresistible. Seguramente ningún ignorante tratará jamás de despertarla, i si uno de éstos encontrara que se ha desarrollado por accidente en él, debería al momento consultar a alguno que entienda

completamente esos asuntos. Se notará que me he abstenido es-

pecial e intencionalmente de esplicar cómo debe hacerse ese despertar, o de mencionar el orden en que esas fuerzas (cuando despertadas) deberán ser dirijidas por esos varios centros, porque esto no debe hacerse escepto si es sujerido espresamente por un Maestro, quien vijilará su pupilo durante los diversos estados de su esperimento. Advertiré solemnemente a todo estudiante no haga ningún esfuerzo con el fin de despertar esas tremendas fuerzas, si no es bajo la dirección indicada, porque he visto yo mismo los terribles efectos que resultan de ocuparse de estas mui peligrosas materias por seguir un mal consejo. Esta fuerza es una terrible realidad, uno de los grandes hechos fundamentales de la naturaleza, i de la manera más enérjica digo que no es una cosa con la cual se deba jugar, o que deba emprenderse con lijereza, porque hacer esperimentos sin entenderlos es mucho más peligroso que para un niño jugar con nitroglicerina. Porque como está espresado con mucha verdad en el Hatha yogapradipka: «Da la liberación a los Yoguis i cautiverio a los tontos».

(Continuará)

#### El Simbolismo

(Continuación)

El valor del simbolismo no consiste solamente en conservar la verdad i darla a los que son dignos de ella, sino además en imprimir en el mundo la realidad persistente de la verdad espiritual. Es por este motivo que varios de nosotros damos tanta importancia a la conservación de las ceremonias aun cuando ellas no sean comprendidas.

Yo sé que para ciertos espíritus ésto parecerá una locura, una superstición i asimismo un obstáculo para el progreso. Estos se colocan solamente bajo el punto de vista del obstáculo, i no comprenden el valor que representa dicho obstáculo.

He aquí por ejemplo un monumento, testimonio de un pueblo de la historia antigua: se quiere hacer pasar un ferrocarril a través de él pretendiendo que es necesario que la via vaya directamente de tal punto a tal otro i que es mejor quitar este obstáculo con el fin de economizar a los viajeros los 10 minutos ue se perderían al pasar al rededor de él. Pero, ¿no sería preferible sacrificar estos 10 minutos de tiempo que jeneralmente perdemos o malgastamos tan fácilmente, más bien que destruír un monumento que atestigua los hechos que, sin él, desaparecerían de la mente humana?

Lo mismo pasa con las ceremonias cuyo significado está hoi día perdido para los hombres ordinarios, pero no para los Sabios, i a los cuales volverán a encontrar todo su poder cuando la verdad que ellas velan sea revelada de nuevo. Si las ceremonias del Hinduísmo hubiesen desaparecido enteramente, ¿en dónde encontraríamos los argumentos para afirmar de nuevo la verdad espiritual al pueblo hindú? Nuestros conocimientos nos permiten justificar las antiguas enseñanzas, tanto más fácilmente cuanto que las ceremonias i los símbolos han sido mejor conservados; pero sin ellos nos sería absolutamente imposible despertar el corazón i el espíritu de las multitudes.

Dejadme, a título de ejemplo, hablaros de un símbolo verdaderamente universal, porque se le encuentra en todas las relijiones bajo formas que difieren poco unas de otras; es el símbolo tan conocido de la Cruz, ligado hoi día a una relijión mui moderna, al punto que vosotros mismos habéis talvez concluído por confundirlo con ella; i sin embargo, es el más antiguo de todos los símbolos i nos viene desde los tiempos prehistóricos más lejanos. A cierta profundidad que vosotros crucéis la tierra, cualquiera que sea la antigüedad de las ruinas que vosotros lleguéis a descubrir, en América, en Europa, en Asia i en Africa, en todas partes encontraréis la Cruz. Se

la ha descubierto en Europa en medio de ruinas de civilizaciones desaparecidas, mucho antes de aquella civilización romana que duró varios siglos antes de caer en ruinas. Atravesemos los períodos más antiguos i penetremos más profundamente en as reliquias de la decadencia, hasta las ruinas más antiguas todavía de una civilización que no ha dejado otros rastros que los testimonios profundamente enterrados, i nos encontraremos todavía con la Cruz grabada sobre vajillas de barro que han sobrevivido a las osamentas de los mismos que las han fabricado; esta vajilla encontrada cerca de pequeños montones de osamentas que se hicieron polvo al abrir la tumba, llevaba grabado sobre sus flancos el símbolo de la Cruz; su sitio al lado del muerto indica claramente su significado sagrado. Remontaos tan lejos como os plazos entre las antigüedades de la India, el país más antiguo en lo que concierne a la 5.ª Raza, i en todas partes encontraréis este símbolo. En las Escrituras más antiguas, encontraréis la Cruz rodeada del círculo, la cual, en los períodos recientes, representa el horizonte, i en los períodos más antiguos representa a Vishnu o el Tiempo. El círculo simboliza el tiempo sin límites i en su seno está la cruz sobre la cual se estienden todos los Dioses, todos los Rishis, los Soles, las Estrellas, todo lo que existe en el universo manifestado.

Remontaos más allá de la 5.ª Raza a aquellas épocas de las cuales ninguna persona, salvo los Iniciados, ha guardado memoria, i encontraréis aquí i allá piedras jigantescas de las cuales sólo Ellos os podrán esplicar el sentido, i sobre estas rocas vosotros veréis todavía la cruz profundamente grabada.

Remontaos más todavía hasta la 4.ª Raza, sumerjida por una terrible catástrofe i de la cual sólo quedó la semilla de la que debía salir la 5.ª Raza, i encontraréis siempre el mismo símbolo, tan sagrado para la una como para la otra.

Podemos entonces considerar la Cruz como un símbolo universal, i no deberíamos dejarlo usurpar por la última i más moderna de las relijiones, como si no le perteneciera sino a ella sola. Este símbolo es frecuentemente impreso sobre el pecho de los Iniciados i pertenece a los misterios relijiosos más profundos i sagrados, i no debe considerarse como la propiedad particular de la más reciente i la más exotérica de las creencias.

Veamos lo que es en suma la Cruz. En los anales más antiguos se la encuentra siempre rodeada del círculo; pero más tarde, este círculo desapareció i la Cruz perdió entonces su más sublime significado. Es siempre en el Espíritu que un símbolo posee su sentido más elevado: desde la esfera espiritual desciende enseguida a la manifestación i encuentra una segunda esplicación en los astros, los cuales son las formas esteriores de grandes Intelijencias por medio de las cuales se mueve el Cosmos; después desciende más abajo todavía i llega al hombre; entonces es degradado en su sentido fálico, profanado por el pensamiento impuro que el espíritu del hombre deja caer sobre él.

En su primer signigeado el círculo representa la Existencia sin límites, la cual al manifestarse se circunscribe Ella misma. Se nos ensena que existe primeramente un círculo de luz rodeado por las tinieblas sin límites i este círculo es el principio del Cosmos manifestado. Hemos visto al estudiar la luz, que ella es en primer lugar sin forma, i que después viene la forma, el aspecto visible de la manifestación, i el círculo en su primer sentido, representa esta manifestación, es decir, la limitación, el principio de las cosas.

ANNIE BESANT.

Si hai algo más digno de lamentar que un cuerpo agonizando por falta de pan, es un alma que muere del hambre de la luz.

o de ca mondo enteramente nuevo l siones conocidas,

### En el Crepúsculo

LA OCTAVA ESFERA

(Conclusión)

» Volvamos ahora al Ego que anteriormente había estado unido por tan largo período a esa criatura. Ha habido confusión en la mente de algunos sobre el estado conocido por Avichi i el lugar nombrado la octava esfera. Es el Ego solamente el que puede esperimentar el Avichi (escepto en casos mui escepcionales en que es posible que una personalidad lo esperimente por un breve espacio de tiempo) i es un estado de conciencia que puede ser realizado en cualquier parte. Pero la octava esfera es un lugar al que es desterrada una personalidad en estado de desintegración, cuando está separada de su Ego, i al presente sabemos que es, tal como se dijo antes, una rejión en el plano astral de la luna. Jeneralmente es sólo una pequeña parte del verdadero Ego del hombre el que baja a los planos mental, astral i físico del hombre durante su encarnación en el cuerpo físico; en proporción a lo que es la oreja a todo el cuerpo, así es la pequeña parte del Ego que jeneralmente se hace bajar a la personalidad, comparándola con el Ego mismo. El último queda en su propio lugar, el causal, su única conexión con los planos inferiores es por las esperiencias de la personalidad en la que están los átomos permanentes. Hasta esa época la personalidad mencionada había esperimentado vidas en las cuales había ausencia de virtudes; el átomo permanente no podía espresar sino bajas tendencias animales, no tanto porque esas tendencias (naturales en los primeros tiempos de la evolución) estén en esos átomos, sino por la completa ausencia de las virtudes opuestas en el cuerpo causal; por consiguiente, el animal de abajo no tiene nada para contrarrestarlas.

»En el caso citado el Ego había sido totalmente indiferente a las esperiencias de la personalidad durante los primeros tiempos, i cuando llegó la época en que la personalidad se complacía en la majia i en los crímenes de una naturaleza intelectual, empezó a tomar interés en esto i aun a participar en ellos; de ahí desarrolló las malas cualidades posibles en un Ego-tal como amor al poder, orgullo intelectual, egoísmo, etc. Entonces repentinamente se dio cuenta que la personalidad se había vuelto tan vil que corría peligro de ser separada, i empezó a hacer esfuerzos cada día mayores para hacerla volver a cosas mejores; pero era mui tarde; porque no solamente la personalidad fué separada, sino que el Ego perdió toda la parte de sí mismo que había estado unida a la personalidad, i ya que su único contacto con el mundo esterno se hacía por esa parte de sí mismo, quedó sumerjido en Avichi, mutilado i debilitado, sin esperanza de nuevo progreso por un largo lapso de tiempo futuro. Podemos concebir la condición de Avichi como análoga a la del Devakán, porque las dos son en cierto sentido un estado de la conciencia; dependiendo la diferencia entre las dos en el modo de sentir de ambas, i también en las causas que los han producido. El Devakán es un estado de unidad i de amor, producto del bien; Avichi es un estado de separación i de egoís. mo, resultado del mal. El Devakán es un estado separado del mal; Avichi lo es del bien.

-Sí-dijo el Pastor,-los dos estados son como polos opuestos en el plano mental inferior. Un Ego que ha permitido que su cuerpo mental sea manchado tal como lo describe Ud., pierde la mayor parte de él, no todo, i por la parte restante sufre el terrible abandono de Avichi, la soledad completa. Ha sido separado de la corriente de la evolución, de la potente ola de vida del Logos, i se siente fuera de esa vida. Cuando por fin vuelve a la encarnación, tiene que nacer mui abajo en la escala de la evolución, en medio de los salvajes-Es aun posible que no pueda encon-Víctor HUGO. trar un cuerpo bastante bajo pare servirle de vehículo, i tendrá que esperar otro ciclo.

-¿Habrá o no habrá—preguntó uno del círculo-un Avichi de una clase aun más horrenda que la mencionada en una carta del Maestro

-Sí-replicó el Pastor.-Hai otro tipo de mago negro de apariencia más respetable, pero realmente más peligroso porque es más poderoso. Su egoísmo es más refinado i no menos inescrupuloso. Tiene por mira la adquisición de más altos i gran des poderes ocultos, para usarlos siempre para su propia ventaja i adelanto para servir su propia ambi ción o ayudar a su venganza. Para obtener esto adopta el ascetismo más ríjido, en los deseos puramente carnales, i destruye las partículas groseras de su cuerpo astral. Pero el centro de su enerjía en su personalidad no ha disminuído, i el Ego entretejido así en el vehículo mental inferior, pierde sus fuerzas. Su Avichi es uno largo i terrible, porque recibe el aislamiento que ha sido su meta.

—Sabemos que los crímenes de baja especie-dijo Sthuriel-come tidos por el salvaje o el hombre sin desarrollo, hacen poco o ningún da no al cuerpo causal, porque son productos de los cuerpos inferiores, en los más bajos planos mentales, astrales i físicos. Pero cuando el hombre ha llegado a un grado como el mago negro de que se habla, con grande poder mental, orgullo i egoismo intelectual, entonces hai una cierta cantidad de daño producido al cuerpo causal, porque estas cualidades inferiores construyen en él, con materia que no es plástica i de un color anaranjado oscuro, una especie de separación con una pared impenetrable; por lo que la conciencia individual del hombre es aislada, contraída i egoísta. Cuando por fin la personalidad es separada, el Ego debe vivir en su espantoso aislamiento-en Avichi,-hasta que la materia de separación o cuerpo que lo envuelve se haya desintegrado, desgastado por las edades de los

-Es bueno recordar,-concluyó el Pastor, - que solamente el esfuerzo deliberado i persistente puede traer estos resultados. Es causado por la elección determinada de ser egoísta i se sufre la inevitable consecuencia de esa elección.

-Si -dijo el Vagabundo. - La Naturaleza nos da nuestros deseos, cualesquiera que sean. I por fin viene la sentencia: Que Ephrain sea unido a su ídolo: dejadlo solo. I solo es dejado.

#### Constitución de la existencia: su naturaleza i Unidad

31. De los cuatro sabemos que sólo Dios i la Sustancia son eternos i absolutos, la Materia i el éter astral son derivados i relativos. En estos últimos se particulariza a sí misma la infinita Sustancia. Las varias formas finitas e individuales aparecen de ese modo, i constituyen lo que Spinoza llama Modos. Son a la Sustancia lo que las olas al mar— formas perpetuamente cambiantes i que jamás son. Nada finito es propiedad inherente de una individualidad subsistente por sí misma. Sin duda que existe lo finito individual, porque el poder productivo ilimitado de la Sustancia debe orijinar una variedad infinita de formas particulares i finitas; pero éstas no tienen realidad propia; la Sustancia es unicamente lo Real. Pero lo que es cierto de la Sustancia como un todo, también lo es cuando ella está subdividida. La Sustancia individualizada es aun Sustancia; i cada porción separada de ella tiene que soportar cambios semejantes con relación a la manifestación. El error que ha surjido en relación con la doctrina de Spinoza, consiste en la aplicación del término Modus al yo esencial de lo individual, mientras que adquirido individualidad por el se llama lo Inmanifestado.

proceso conocido como "creación" es semejante a Dios, ambos permanentes en el sér i en la personalidad i cambiantes sólo en el modo de manifestarse en la Materia. Es ese Modus material el que es transitorio i carece de realidad, perteneciente como lo es a ese mundo del fenómeno o ilusión, que está espresado en la filosofía inda con el nombre de Maya. Lo que es real i permanente en la individual, es concebido de este modo como una parte integrante de ese Yo divino, que subsiste a la vez como un todo infinito i como una subdivisión infinita.

32. En la recta comprensión de esa doctrina se encuentra la reconciliación del Cristianismo esotérico con el Buddhismo igualmente esotérico. El Cristianismo esotérico enseña la permanencia eterna de la personalidad adquirida de cada individuo que se salva; el Buddhismo esotérico insiste en que la personalidad es una ilusión que pertenece a la esfera de la Existencia: en el fondo ese Sér permanente es necesariamente impersonal puesto que es Uno. La esplicación es que hai dos personalidades para cada individuo, la una fenomenal i por lo tanto transitoria, la otra sustancial i por tanto permanente. I mientras el Buddhismo declara verdad la estinción de la primera, el Cristianismo declara verdad la permanencia de la última. Representando, como lo hace la última personalidad, la suma total de todo lo que el individuo es en realidad -la Fuerza que lo anima i la Sustancia que lo constituye,-lo que corresponde, en la célula orgánica, al núcleo; la personalidad esterna, falsa, vulgarmente tomada por la verdadera, tiene su correspondencia en el cuerpo protoplásmico, el que se destruye i dispersa al romperse la célula. El recuerdo de alma a alma será finalmente posible conforme solamente con el grado de amor que las haya unido, mientras peregrinaban por el mundo fenomenal. Unicamente un amor tal, que haya sido lo suficientemente intenso i de naturaleza divina capaz de penetrar en el sér verdadero cruzando la simple personalidad, será de eterna duración. Todos los amores pequeños e inferiores, cuidados, atracciones, afinidades e intereses que pertenezcan al mundo terrestre,-cuando llegue la desintegración física,—son abandonados en la atmósfera astral. En esa atmósfera continúan viviendo tanto cuanto se lo permita la vitalidad de cada partícula; como lo bacen diatamente. los corpúsculos protoplásmicos, en el parénquimo de los tejidos, cuando quedan en libertad por la ruptura de la célula.

33. Todos los principios duran. Todo lo que durante las esperiencias del alma o cambiantes personalidades, en una encarnación, haya adquirido la naturaleza de principio, esto es, de Sér, es finalmente absorbido por la personalidad permanente i continúa viviendo, cuando concluído su Kalpa, queda redimido de la existencia. Porque los principios son esenciales i por lo tanto indestructibles, siendo irrevocable propiedad de la Divinidad. Por esa razón se dice que en el cielo todo es personal; siendo inherente la idea de personalidad a cada molécula de la Persona Infinita, la vuelta a la Unidad es lo que constituye el Nirvâna. La redención es así presentada como la causa final de la Creación. Porque de ahí que la Existencia vuelva al Sér, el Fenómeno a la Esencia, la Materia al Espíritu; el Universo retrocede a su Sábado de Perfección, i Dios «permanece» después de la obra de la manifestación.

## TESTO ADELANTADO

RELIJIÓN HINDÚ I DE ÉTICA

CAPÍTULO II

LOS MUCHOS

De lo inmanifestado surje todo lo manifestado cuando viene el día; i la verdad es que ese yo, siendo cuando viene la noche todo se di-divino en la actualidad, i habiendo suelve precisamente en Aquello que

«Esta multitud de seres que aparecen una i otra vez cuando viene la noche; por efecto de la lei, oh Pârtha, surje cuando viene el día.

Por tanto, en verdad existe, más alto que ese inmanifestado, otro Inmanifestado, el cual, en la destrucción de todos los seres, no es des-

»Se le llama el Inmanifestado, el Indestructible; se le denomina la meta más elevada» (1)

Aquí, en pocas Shlokas, se espone cómo surjen los muchos. Al comenzar el Día de la manifestación, todos los seres brotan de la Raíz no manifestada de la materia, Mûlaprakriti, de «Esta» en la oscuridad, como lo espresa Manusmriti. Cuando ha terminado el Día i viene la Noche del Pralaya, todas esas existencias separadas vuelven a disolverse de nuevo en Mûlaprakriti. Esto ocurre una i otra vez, porque los universos suceden a los universos sin fin ni término alguno. Tras éste, pues, tiene que haber otro inmanifestado, Ishvara, el Saguna Brahman, que no es Mûlaprakriti, el Senor Indestructible.

El sabio «ve las distintas existencias de los seres como arraigados en Uno i procediendo de El. (2).

Tenemos que estudiar ahora la naturaleza de esta procedencia o producción, de Sarga, la emisión o evolución. El Sanâtana Dharma no reconoce una creación contraria a la ciencia, que se haga algo de la nada. El supremo Ishvara evoluciona todos los seres sacándolos de Sí mismo.

«Como la araña emite i retira (su tela), como las yerbas crecen en la tierra i el pelo en la cabeza i cuerpo del hombre vivo, así de lo Indestructible se hace el Universo > (3).

«Como del fuego ardiente saltan de mil modos chispas análogas, así del Indestructible, oh amado, nacen distintos tipos de seres, i también allf retornan.....

De Aquello nacen el Aliento, la Mente i todos los Sentidos, el Eter, el Aire, el Fuego, el Agua i la Tierra, el sostén de todo.....

De Aquello de distintos modos nacen los Dioses, Sâdhyas, Hombres, Bestias, Pájaros > (4),

En el Manusmriti se dan más detalles relativos al orden de la evolución, i aquí se dice otra vez que el inmediato Creador, Brahmâ, creó todos los seres de Sí mismo i de los elementos anteriormente producidos por El mismo, como veremos inme-

Se nos dice que los Brahmândani, literalmente Huevos de Brahmâ, o como diríamos nosotros, sistemas de mundos, son innumerables.

«Todo alrededor de este Brahmânda, resplandecen infinitos crores de otros Brahmandas análogos, con sus envolturas. De cuatro as pectos, de cinco aspectos, de seis aspectos, de siete aspectos, de ocho aspectos, sucesivamente, hasta el numero de mil aspectos partes de Nârâyana, en quien el Rajaguna predomina, Creadores cada uno de un sistema de mundo que preside. Partes de Narayana, llamados Vishnu i Maheshvara, en quien el Sattva i Tamaguna predominan, que también los presiden, desempeñando el trabajo de conservación i destrucción en cada uno de ellos. Estos Brahmandas andan errantes como manchas de peces o burbujas en una inmensa masa de agua» (5).

Los granos de arena pueden quizás contarse, pero de los universos (no es posible) hacer ninguna (numeración).

Así pues, no se conoce el número de Brâhmas, Vishnus, Shivas, i de los demás. En cada uno de estos números hai Brâhma, Vishnu, Shiva, i otros (Devas) > (6).

Podíamos haber supuesto esto, aunque no se nos lo hubiese dicho, porque, como hemos visto en el Vishnu Purâna, el «solo i único Dios, Janârdana, toma la designación de

1. Bhagavad Gita, viii, 18-21.

Ibid. xiii, 30.
Mundakop. 1, i, 7.
Ibid. II, i, 1, 3, 7.
Atharvana (o Tripad-Vibhûti) Mayânâra raâyanop. VI.

6. Devi Bhagavata, XI, iii, 7, 8.

Brahma, Vishnu i Shiva, según crea, conserva o destruye, i como la creación, la conservación i la destrucción deben tener lugar en cada sistema de mundo, Dios tiene que manifestarse en cada uno de ellos en estas tres Formas.

Esta es la Trimûrti, la reflexión por decirlo así en el Espacio i el tiempo de aquella Triple Unidad Suprema, la fuente de todos los se-1es-el Nirguna Brahman, el Saguna Brahman i Mûlaprakriti, fuera del Espacio i el tiempo, Eterno.

La Trimûrti es pues la manifestación de Ishvara en un sistema de mundo, o Brahmanda, i es por tanto la Suprema Voluntad, Sabiduría

i Actividad en una forma concreta. Brahmâ es el Creador, i Su Shakti es Sarasbatî, la Diosa de la Sabiduría, sin la cual no podría guiarse sabiamente la actividad. Se le pinta con cuatro cabezas, cada una mirando hacia cada uno de los puntos cardinales, como el Hacedor de los mismos i de su contenido i cabalgando en el Hamsah, el Cisne. El nombre Hamsah, es un arreglo de otras dos palabras, en una alusión a Su relación con Ahamkâra, el divididor, el hacedor de átomos.

(Continuará)

#### COSAS..... EN VERSO

+ Nunca del dolor te rías ni hagas de no verle alarde, mira que temprano o tarde probarás sus agonías.

\* Nada en el mundo se iguala al placer que esperimenta, el que vive i se contenta con su suerte buena o mala.

+ De la vida la balanza la inclina el mal solamente, porque está siempre presente el bien siempre en lontananza. + De la caridad en pos

sigue un bien que dicha encierra: quien la practica en la tierra se va aproximando a Dios!

\* No te avergüence el llorar, por más que llores a mares: Feliz el que sus pesares puede llorando calmar!

JINÉS GARCIA NAVARRO.

#### LOS RICOS

Desgraciados de vosotros, icómo responderéis ante el Juez Supremo! Llenáis de tapices las paredes desnudas i no queréis cubrir con vestidos las desnudeces de los hombres!

Adornáis con suntuosas gualdrapas a vuestros caballos i no os preocupáis de vuestro hermano mal cubierto de harapos! Dejáis que se pudra el trigo en vuestros graneros sin pensar que muchos hombres privados de pan sufren hambre! Guardáis con avaricia vuestro dinero sin recordar que hai tantos abatidos i oprimidos por la mise-

Me diréis: ¿A quien perjudico si guardo lo que es

I yo os pregunto: ¿A qué llamáis mío? ¿Cuál cosa podéis decir que es vuestra? ¿de quién la habéis recibido?

Vuestras palabras i vuestras obras son semejantes a las de aquel que habiendo llegado mui temprano al teatro tomó posesión sin obstáculo de las sillas destinadas a todo el público, impidiendo a los demás que las ocupasen a medida que llegaban, pretendiendo disfrutar él solo lo 1910.—Carlos Román V.

que está destinado a uso de

Precisamente de esa manera obran los ricos: se han apropiado con anticipación de las cosas que son de uso común.

San Basilio.

#### UNA IDEA AÑEJA Y TONTA. Se creía antiguamente, que una

medicina era benéfica en proporción á lo repugnante de su sabor y olor; pero ya sabemos que tal idea era un disparate. No hay ninguna razón por la cual la medicina deba ofender á los sentidos más que los alimentos, y por lo mismo, uno de los triunfos más grandes que ha alcanzado la química en los últimos años, consiste en lo que se puede llamar la redención del aceite de hígado de bacalao. Todo el mundo sabe cuan asqueroso es el sabor y olor de esta droga en su estado natural, y no es de extrañarse que la mayoría de la gente declare que prefiere sufrir la enfermedad á tomar el aceite de hígado de bacalao puro. Ahora bien, es una de las leyes de la naturaleza, que un remedio que es repugnante al olfato y al paladar, y que tambien revuelve el estómago, no puede producir buenos resultados, pues el organismo se rebela en su contra y á gritos pide deshacerse de él. El milagro apetecido se encuentra en la PREPARACION de WAMPOLE en la cual tenemos la parte valiosa del aceite, sin los demás elementos. Este moderno y eficaz remedio es tan sabroso como la miel y contiene todos los principios nutritivos y curativos del Aceite de Hígado de Bacalao Puro, que extraemos de los hígados frescos del bacalao, com-binados con Hipofosfitos, Malta y Cerezo Silvestre. Tomado ántes de los alimentos, evita y cura la Dispepsia Nerviosa, Afecciones de los Pulmones y todas las enfermedades que se originan por las impurezas de la sangre. "El Sr. Dr. Ignacio Plasencia de la Habana, dice: He usado su magnífica Preparación de Wampole y es inmejorable como tónico reconstituyente, lo cual ha sido com-probado en mi práctica." De venta en las Droguerías y Boticas.

#### LUZ ASTRAL

QUINCENARIO TEOSÓFICO

DIRECTOR: VALENTIN CANGAS.

Casablanca, (CHILE)

Suscrición anual . . . . \$ 2.00 Id. para el Estranjero . . 4 francos Número suelto . . . . . . o.10

#### COMPRA-VENTAS

Por escritura otorgada ante el notario suplente que suscribe, con fecha 29 de agosto último, el Seminario de Sintiago compró a la sucesión de dona Benigna Basualto un predio ubicado en Punta de Talca de este departamento, deslindando: al norte, terrenos de don Emilio Avila; al orisute, predios de don Benjamin Alvarez i de Gregorio Pichunante; al sur, estero de Los Moyes i al poniente el mar. - Casablanca, once de octubre de 1910.-Julio Gordón. 3

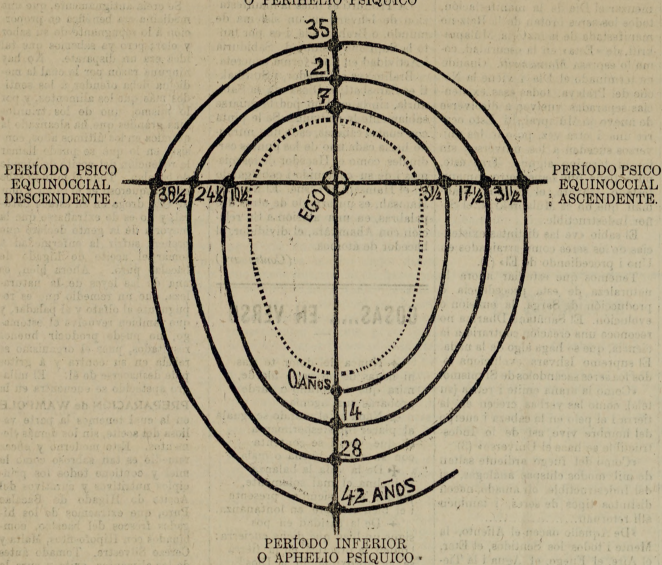
Por escritura otorgada ante el notario que autoriza con fecha 31 de diciembre de 1902, don Manuel Jesús Azócar compró a don José Eujenio Azócar un predio como de tres cuadras, ubicado en la subdelegación de San José de este departamento, deslindando: al norte, terrenos del vendedor; al oriente, predio de Agustín Henriquez i otros; al sur, terrenos de Gregorio Marín i al poniente el mar. -Casablanca, once de octubre de

# Observaciones de Astronomía psíquica

(Continuación)

### ESQUEMA ORBITAL

PERÍODO SUPERIOR MENTAL O PERIHELIO PSÍQUICO



ma orbital a la vista.

psíquico).

to en Logrosán (Cáceres), en marzo lugares i seres que nos son queridos, de 1872, hasta mi pubertad, en fe- separaciones temporales al fin, sibrero de 1886, trascurren catorce quier más largas o conatos de sepaaños, menos un mes o lunación.

Desde mi concepción en junio de catorce años.

menos una lunación.

4. Preparación de este período Desde los prodromos de mi pubertad (1885) hasta concertarse i verificarse mi matrimonio junio-noviembre de 1899 otros catorce años.

MENTAL (psico-perihelio o perihelio guientes:

5. Período 1.º Aprendo a leer (iniciación primera a la vida intelectual) en 1879. Catorce años después (julio de 1893) descubro el cometa pueblo natal de mi padre i de mi de mi nombre en la constelación del

6. Período 2.º Si la lei periódica es para mi sér de 14 años, como parece, este segundo período que co- co Mediterráneo. Siete años después mienza con un descubrimiento en (marzo-setiembre de 1890) retorno 1893 deberá señalarse por otro análogo en 1907.

tos fenómenos de índole mental se te de éste a la rejión mediterránea julio de 1899. Resido segunda vez me ofrecen de 14 en 14 años, lo mismo que los anteriores del orden fí sico i como los de una i otra clase además distan respectivamente siete i Londres i retorno a la patria desde años entre sí, la línea que pudiéra allí por Vigo, con lo que contemplo mos llamar de los solsticios en mi órbita psíquica queda con toda exactitud determinada por los cinco períodos septenarios únicos que hoi permite mi edad vecina a los 35 años.

Si del psico afelio al psico-perihelio mío van siete años, los puntos de primavera i de otoño psíquicos (psico equinoccios) deben distar respectivamente 3 años i medio de aquellos puntos. Tratemos, pues, de crear confusiones que no podemos comprobarlos con esmero.

Advertiremos en seguida que en. prolongar más este artículo.

Concretemos pues, con el diagra- | trambos puntos psico-equinocciales | (1) suelen caracterizárseme por via-A). HECHOS CONCRETOS RELACIO- jes, enfermedades i desgracias de fa-NADOS CON MI VIDA FÍSICA (afelio milia: es decir algo nuevo i doloroso en suma porque si los viajes suelen 1. Período 1.º Desde mi nacimien- ser separaciones temporales de los ración son en buena filosofía espiri donde siete años antes lo hiciera des-2. Preparación de este período. tualista las enfermedades i pérdidas de el estranjero. de familia. Por eso nada tiene de es parecidos.

Concordando con dicha lei en

C). VIAJES. 7. Período 1.º Julio - agosto de 1883. Realizo mi primer viaje fuera de la comarca extremeña. Visito el familia paterna (Vinaroz, Castellón) i también el de mi madre i familia materna. Me extasío contemplando por vez primera el mundo i el poétisegunda vez a Vinaroz i voi por primera vez a Barcelona. A los ca-Observación interesante. Como es torce años justos de aquél viaje i sie-París, el Norte de Francia, Bruselas por vez primera el Atlántico.

8. Segundo período. A los catoree años del viaje de 1890 i siete del de 1897 que antecede (octubre de 1904) intento trasladar mi domicilio a Barcelona, pero el Destino me detiene

(1) No decimos de otoño i de primavera respectivamente por no detenernos a enumerar por no

en Madrid, a su paso por él, i a él me traslado al fin con mi familia. Dicho viaje es precedido de otros dos (diciembre de 1903 i abril-junio de 1904) en los que visito por primera vez a Cádiz i por segunda al Atlántico i realizo un viaje circular por Plasencia Salamanca Pontave-dra Madrid, o sea retornando por

1871 hasta los prodromos de mi pu traño el que unas i otras separacio circunstancias especiales de estos bertad en 1885 trascurren también nes caractericen a la línea equinoc cuatro grupos de viajes. El móvil cial psíquica que es trasformadora i que determinó al primero de 1883 3. Período 2.º Desde mi pubertad también el que se suelan presentar fué el restablecimiento de la enfer-(febrero de 1886) hasta la concep- entrambos fenómenos en uno o en medad del psico equinoccio de 1882; ción de mi primer hijo (enero de otro psico equinoccio, igual que el del segundo (1890) restablecerme 1900) pasan asimismo catorce años acontece también en nuestro plane- de la enfermedad psico equinoccial ta donde los caracteres meteorolóji también de 1889; entrambos fueron cos de temperatura, lluvias, etc. de hacia la rejión oriental o del Meditelos dos equinoccios suelen ser harto rráneo. Motivaron, a su vez, el viaje de 1897 i el de 1904 atonías morales invencibles i anhelos invencibles de cuentro en mi psico-equinoccio los investigación científica: entrambos B) HECHOS TÍPICOS DE ORDEN caracterizados por los períodos si tocaron al Atlántico, siendo los unos hacia el norte i este i el otro hacia el oeste i mediodía. Al final de todos ellos me establezco eu la capital de

9. Concordado en fechas con los viajes anteriores se cuenta el detalle siguiente: 29 noviembre de 1897: voi por primera vez a Miajadas (Cáceres), el pueblo de mi esposa. En 2 de noviembre de 1904 dejo de vivir definitivamente en dicho pueblo donde me había trasladado.

10. Fragmento de otro período dis tante uno o dos años de los anteriores. Principios de setiembre de 1898 a (julio setiembre de 1897) hago mi en París desde setiembre del 98 a primer viaje al estranjero. Visito abril del 99 i luego en Londres i en Ostende. Siete años después (abril de 1906) torno a París por los mismos días en que le abandonara i allí permanezco durante casi el mismo tiempo que permaneciera en Londres. Siete años después de mi salida de 9 de setiembre del 98 me traslado a Soria para observar el eclipse de Sol de 30 de agosto de 1905.

11. Fuera de estos viajes tan típicos sólo he realizado 4 grupos o series más de ellos: a) los viajes a Cáceres para mis estudios a partir de la edad de 9 años i en número de cinco; b) los viajes a Madrid con igual motivo, a contar de los 14

años i en número de unos 21; c) los anos i en número de unos 21; c) los numerosos para asuntos profesiona-les en el distrito judicial de Logro-sán i a Cáceres i a Madrid a partir de los 21 años; d) los de mis relacio-nes amorosas a Miajadas en número exacto de 14; e) los viajes, en fin, de investigación realizados por toda la comarca, extremeña desde 1900 o comarca extremeña desde 1900, o sea, a partir de los 28 años, e iniciados con mi viaje a Extremor (Extremadura portuguesa) en enero i otro a Plasencia para observar el eclipse de Sol de mayo del mismo año. Todos ellos suman un buen centenar.

DR. M. ROSO DE LUNA. (Continuará)

AVISOS

# LAS PERSONAS

deseosas de embellecer su cutis

SÓIO con

# CREMA

Dirigirse: C. Wiedmaier, Valparaiso.

OCULTISMO

Círculo Esotérico de la Comunión del Pensamiento I. H. V. H.

San Pablo -:-: (Brasil)

SOCIEDAD DE COMUNION PENSAMIENTO entre sus asociados i tiene por objeto:

a) Promover el estudio de las fuerzas ocultas de la naturaleza i del hombre.

b) Promover el despertar de las fuerzas o enerjías creativas latentes en el pensamiento de cada asociado, de acuerdo con las leyes de las vibraciones invisibles. c) Hacer por que esas enerjías

converjan en el sentido de asegurar el bienestar físico, moral i social de sus miembros, manteniéndoles la salud del cuerpo i del espíritu. d) Concurrir en la medida de

sus fuerzas para que la armonía, el amor, la verdad i la justicia se efectiven entre los hombres.

La sociedad constará de un número indeterminado de socios de ambos sexos, sin distinción de color, nacionalidad i creencia.

Para mejores informes dirijirse al Delegado Jeneral, el cual enviará por la vuelta del correo Estatutos i demás informes en español, italiano i alemán como también la revista O Pensamento, en idioma portugués, que trata de Ocultismo, Magnetismo, Hipnotismo, etc., etc.

DIRECCION:-Redacción de la revista ( Pensamento. Rua Senador Feijó, 19.-S. PAULO (Brasil).

#### FRUTOS DEL PAIS

Compran, venden

y reciben á comisión

#### Bañados y Del Río

(Agentes de Aduana) Blanco, 235-Casilla 1366 Teléfono Inglés 1325 VALPARAISO

## TEOSOFÍA

Escriba a la Sociedad Teosôfica, casilla 1229, Valparaíso, si desea alguna información relacionada con la Teosofía.

# RESERVADO

PARA DON

# José D. Devoto

#### COMPRA -- VENTAS

Por escritura ctorgada ante el infrascrito con fecha 22 del presente, don Ruperto Pérez compró a don Pedro Pablo Díaz un predio como de cuatro cuadras de superficie, ubicado en la sesta subdelegación del departamento, deslindando: al norte i criente, terrenos de don Francisco Zamora; al sur fundo San Jerónimo i al poniente terrenos de doña Tomasa Pérez.—Casablanca, 31 de agosto de de 1910.—Carlos Román V. 1

Doña Tránsito Urbina, por escritura otorgada ante el infrascrito con fecha 21 de agosto de 1907, compró a don Joaquín Hanriquez un predio como de una cuada ubicado en Yeco, subdelegación de San José del departamento, deslindando: al norte, terrenos de Urbina; al oriente hijuela de la compradora i al sur i poniente, terrenos de doña Bernarda Azocar.-Casablanca, 31 de agosto de 1910. - Carlos Román V.

Don Pedro José Henriquez, por escritura otorgada ante el infrascrito con fecha 1.º de agosto de 1907, compró a don Joaquín Henriquez un predio como de una cuadra i un cuarto ubicado en Yeco, sesta subdelegación del departamento, deslindando: al norte, terrenos de Juan Cueto; al oriente, predio de Julian Aguilera; al sur, hijuela de Juan Henriquez i al poniente, terrenos de Isabel Henriquez .- Casablanca, 31 de agosto de 1910. - Carlos Román V.

#### POSESIONES EFECTIVAS

Por resolución del Juzgado dictada con esta fecha se ha concedido a doña Margarita Rojas, a dona Petronila i a dona Mercedes Cortez la posesión efectiva de la herencia de doña Carmen Cortez.-Casablanca, trece de agosto de 1910.-Carlos Román V. 1

Por resolución del 2.º Juzgado Civil de Valparaiso, de fecha diez i nueve de julio del año próximo pasado, se ha concedido a don Anjel, don Nicolás, don Atilio, don Manuel Jesús i doña Josefina Muñoz, la posesión efectiva de la herencia de su padre don Gregorio Muñoz .- Casablanca, 13 de agosto de 1910. - Carlos Roman V.

Por resolución de esta fecha, dictada por el juzgado, se ha concedido a don José León Vidal la posesión efectiva de la herencia de su madre doña Lorenza Díaz v. de Vidal. — Casablanca, 31 de agosto de 1910.-Carlos Román V.

Imp. de Luz Astral. - Casablanca.